
Ministry of Communications
DOMPDF_ENABLE_REMOTE is set to FALSE
file:///var/www/html/portal_mincom_v2/sites/all/themes/mincom/logo.png

Published on Ministry of Communications (https://www.mincom.gob.cu)

DOMPDF_ENABLE_REMOTE is set to FALSE
file:///var/www/html/portal_mincom_v2/sites/default/files/styles/noticias/public/avances-tecnologicos-educativos-1.jpg

Source: 
Tic Beat

En esta era tecnocientífica necesitamos más ética que moral, más reflexión que mera acción; pues hay que 
que dar razones de por qué llevar a cabo unas acciones y abandonar otras. Por ejemplo: por qué recuperar 
la costumbre de usar vidrio y abandonar los plásticos.

 

El impacto de la tecnociencia en la vida de hoy es total. Muchos de los hallazgos científicos acaban 
convertidos en herramientas y dispositivos (móviles, ordenadores, coches) sin los cuales somos casi 
incompetentes. Tienen impacto en la sostenibilidad medioambiental, pero también en la mejora de nuestras 
capacidades, las de nuestra descendencia e incluso en nuestra longevidad y posible inmortalidad.

 

Gracias al avance de los conocimientos y de la técnica, cambiamos las formas de alimentarnos, de 
divertirnos, de reproducirnos… Pensemos, por ejemplo, en el uso de los animales: para comer y hacerlos 
trabajar, para experimentar, para entretenernos cuidándolos. Pensemos en la gestación por sustitución 
(popularmente conocida como el uso de “vientres de alquiler”) como técnica de reproducción asistida.

 

La tecnociencia se impone como progreso. Saber es liberador. Pasamos así de la “chance” a la “choice”, del 
azar a la elección. Sin embargo, no siempre lo nuevo es bueno: tener más opciones nos priva de otras, o nos 
somete a nuevas ataduras. No todo lo que es posible hacer desde el punto de vista técnico es éticamente 
bueno. El progreso técnico también tiene efectos colaterales.

 

Nuestra sociedad vive tan acelerada que los avances no nos pillan ni preparados ni listos. Cuando surgen 
nuevas posibilidades, a menudo improvisamos sin pararnos a considerar las consecuencias. No prevemos el 
impacto en la aldea global de una técnica de uso masivo, antes de adoptarla; o la exclusión a que somete 
adoptarla a quienes no tienen acceso a ella. Nos recuerda Hans Jonas que descubrimos qué está juego cuando 
descubrimos que está en juego.

 

Necesitamos más ética que mera moral

https://www.mincom.gob.cu


 

¿Desde qué valores juzgaremos si las consecuencias que genera la tecnociencia son buenas y malas? En 
sociedades plurales, donde no compartimos todos los valores, no podemos dar por supuesto que estamos de 
acuerdo en lo que es bueno o malo. La moral es vivida y transmitida culturalmente; la ética, que es filosofía 
sobre la moral, la cuestiona.

 

Ética mundial y de la responsabilidad

 

Necesitamos una ética para el mundo y su cuidado. Por eso, esta ética debe ser una ética de la 
responsabilidad. Y las cuestiones a las que dar respuesta son: quién debe responder, de qué y ante quién. La 
ética desde la que entender qué tipo de tecnociencia queremos, y cuál no, debe ser la ética cívica. Esta no nos 
dice cómo debemos vivir, pero sí ha de garantizar la vida en condiciones de dignidad, autonomía y justicia 
para todos. Desde ese marco genérico de los derechos humanos necesitamos pensar juntos en el mundo que 
creamos.

 

La ética en la era de la tecnociencia deber ser cívica, para la aldea global, de acuerdos de mínimos para 
todos, sin excluir a nadie. Debe ser una ética que amplíe la libertad y no la someta a riesgos desconocidos, 
como el riesgo de perder la libertad misma. No olvidemos que desconocemos de dónde viene esa libertad 
primera a partir de la cual nos preguntamos qué hacer. Y es la vivencia moral, posibilitada por nuestra 
libertad, la que nos humaniza. Por todo ese pensamiento en la incertidumbre y ante la complejidad, 
institucionalizamos comités de ética (de la investigación, asistenciales, de las organizaciones) y formamos a 
los profesionales en la responsabilidad de su quehacer.

 

Ocho criterios

 

Para argumentar las decisiones que tomar como humanidad desde este marco ético mundial y desde la 
responsabilidad, los siguientes criterios o pautas nos podrían servir de guía ante las problemáticas concretas 
sobre las que decidir:

 

La universalizabilidad nos exige pensar en todos nosotros como afectados por la acciones. La cuestión clave 
es entonces: ¿sería correcto que todo el mundo lo hiciera?

 

La responsabilidad nos exige transparencia. Si todo el mundo supiera que lo hemos hecho, ¿nos daría 
vergüenza, o nos sentiríamos culpables?

 



Mucho más directa es la cuestión de la reciprocidad, ¿qué pasaría si me lo hicieran a mí, si me pagaran con 
la misma moneda?

 

Desde Hipócrates los profesionales del cuidar saben que no se debe dañar. Por eso la pregunta ahora debe ser 
cómo afecta esa acción a quienes se hallan en situación de mayor vulnerabilidad.

 

Como debemos pensar en los impactos a medio y largo plazo, la pregunta pertinente es si será sostenible
ecológica y económicamente.

 

Como aprendemos a partir de ensayos, aciertos y errores, deberíamos, prudente y precavidamente, pensar en 
si la acción es revocable. Nos sugiere Aristóteles en su “Ética a Nicómaco” optar por vías intermedias de 
acción, adoptando un término medio, pues los extremos, por exceso y por defecto, son vicios.

 

El criterio de la trascendentalidad nos ayuda a jerarquizar conflictos entre derechos. Por ejemplo, es superior 
el derecho a la vida que a la calidad de vida, porque solo desde la vida se puede juzgar sobre su calidad; pero 
cuando hablamos de la vida de un adulto competente, es la calidad la que prima.

 

Otro criterio podría ser la utilidad, es decir, obtener el mayor beneficio para el mayor número de personas.

 

Una ética para la era tecnocientífica exige pensamiento en acción, es decir, capacidad crítica y racional 
concertada. Para ello necesitamos transferir conocimientos, también de ética. Y, más allá de la ética personal 
o profesional, y de nuestras intenciones o buena voluntad, una ética cívica y organizativa para acordar y 
concordar cómo compartir una Tierra que vale la pena cuidar y en la que cuidarnos.

 

Disponible en :

https://www.ticbeat.com/tecnologias/ocho-criterios-eticos-para-valorar-l... [1]

Links
[1] https://www.ticbeat.com/tecnologias/ocho-criterios-eticos-para-valorar-los-avances-tecnocientificos/

https://www.ticbeat.com/tecnologias/ocho-criterios-eticos-para-valorar-los-avances-tecnocientificos/

